
I M E J 
Innovations in Multidisciplinary Education Journal 

Vol. 2, No. 2, November 2025, page: 92-100 
E-ISSN: 3064-0180 

 

 
 

92 Eli Sabrifha (Budaya Organisasi Islami dalam....) 
 

 

Budaya Organisasi Islami dalam Membentuk Iklim 

Sekolah yang Kondusif di Madrasah 

Eli Sabrifha 
Manajemen Pendidikan Islam, Fakultas Tarbiyah dan Keguruan, Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim 

Riau 

elisabrifhaa@gmail.com 
*Corresponding Author: elisabrifhaa@gmail.com  

INFO ARTIKEL ABSTRAK  

Sejarah Artikel: 
Diterima:12 Oktober 2025 
Direvisi: 29 Oktober 2025 
Disetujui: 23 November 2025 
Tersedia Daring: 29 Desember 
2025 

Artikel ini bertujuan menganalisis bagaimana budaya organisasi Islami 
berkontribusi dalam membentuk iklim sekolah yang kondusif di madrasah. 
Penelitian menggunakan pendekatan kajian literatur sistematis terhadap 
sumber-sumber primer berupa jurnal ilmiah, buku akademik. Tahapan 
pengumpulan data meliputi identifikasi sumber melalui database akademik, 
penyaringan berdasarkan relevansi topik dan kualitas ilmiah, serta seleksi 
akhir berdasarkan kebaruan dan kedalaman analisis. Data dianalisis melalui 
analisis tematik untuk mengidentifikasi pola nilai, sintesis konseptual, dan 
pengembangan kerangka teoretis. Hasil analisis mengungkap lima pilar 
budaya organisasi Islami yaitu ikhlas, amanah, musyawarah, kedisiplinan 
spiritual, dan keteladanan (uswah hasanah) yang secara sinergis 
mewujudkan iklim sekolah yang harmonis, partisipatif, berakhlak mulia, dan 
kondusif bagi pembelajaran holistik. Temuan ini menegaskan bahwa 
manajemen pendidikan Islam harus berakar pada transformasi nilai, bukan 
hanya kepatuhan prosedural, dan memberikan kontribusi konseptual bagi 
pengembangan model madrasah berbasis nilai di era kontemporer. 
                                 

Kata Kunci: 
Budaya Organisasi Islami 
Iklim Sekolah Kondusif 
Madrasah 
 

 ABSTRACT 

Keywords: 
Islamic Organizational 
Culture 
Conducive School Climate 
Madrasas 

This article aims to analyze how Islamic organizational culture contributes to 
creating a conducive school climate in madrasas. The study uses a systematic 
literature review approach to primary sources in the form of scientific journals 
and academic books. The data collection stages include identifying sources 
through academic databases, filtering based on topic relevance and scientific 
quality, and final selection based on novelty and depth of analysis. Data are 
analyzed through thematic analysis to identify value patterns, conceptual 
synthesis, and development of a theoretical framework. The analysis results 
reveal five pillars of Islamic organizational culture: sincerity, trustworthiness, 
deliberation, spiritual discipline, and exemplary behavior (uswah hasanah), 
which synergistically create a harmonious, participatory, noble-moral school 
climate conducive to holistic learning. These findings emphasize that Islamic 
education management must be rooted in value transformation, not merely 
procedural compliance, and provide a conceptual contribution to the 
development of a values-based madrasa model in the contemporary era. 

  
 
 

©2025, Eli Sabrifha 
This is an open access article under CC BY-SA license  

 
 

 

1. Pendahuluan 

Iklim sekolah merupakan salah satu variabel penentu utama dalam keberhasilan proses 

pembelajaran, pengembangan karakter, dan pencapaian outcome pendidikan secara holistik. 

Khususnya di madrasah lembaga pendidikan formal yang menyelenggarakan kurikulum 

nasional sekaligus mengintegrasikan nilai-nilai keislaman iklim sekolah tidak cukup dibentuk 

oleh fasilitas fisik, struktur organisasi, atau kebijakan administratif semata. Iklim tersebut 

mailto:elisabrifhaa@gmail.com


I M E J 
Innovations in Multidisciplinary Education Journal 

Vol. 2, No. 2, November 2025, page: 92-100 
E-ISSN: 3064-0180 

 

 
 

93 Eli Sabrifha (Budaya Organisasi Islami dalam....) 
 

 

 

dibentuk oleh budaya organisasi Islami, yaitu sistem nilai kolektif yang mengakar pada 

prinsip-prinsip Al-Qur’an dan Sunnah Nabi Muhammad SAW (Hadijaya et al., 2023). Budaya 

organisasi Islami mencakup nilai-nilai seperti ikhlas (niat tulus karena Allah SWT dalam 

setiap aktivitas), amanah (tanggung jawab moral dan profesional), musyawarah (pengambilan 

keputusan partisipatif berbasis consensus), kedisiplinan spiritual (disiplin yang tumbuh dari 

kesadaran nilai, bukan dari ancaman sanksi), dan uswah hasanah (keteladanan akhlak oleh 

pemimpin dan pendidik). Kelima pilar ini secara sinergis menciptakan lingkungan belajar yang 

tidak hanya kondusif secara akademik, tetapi juga utuh secara spiritual dan moral. 

Penelitian terkini dalam bidang manajemen pendidikan Islam menunjukkan 

kecenderungan dominan pada pendekatan teknis-birokratis. (Hariyanto et al., 2025), misalnya, 

fokus pada implementasi kurikulum, akreditasi madrasah, dan kinerja guru dalam kerangka 

regulasi Kementerian Agama. Sementara itu, (Suryadi et al., 2025) meneliti hubungan antara 

iklim sekolah dan prestasi akademik, tetapi tanpa menggali akar nilai yang membentuk iklim 

tersebut dari perspektif Islam. Di sisi lain, literatur internasional mulai menekankan 

pentingnya spiritual leadership (Karthikeyan et al., 2024) dan value-based school culture 

(Suryana & Pgmi, 2016) dalam membangun ekosistem sekolah yang sehat dan produktif. 

Namun, perspektif tersebut masih berbasis pada paradigma sekuler dan belum diintegrasikan 

secara sistematis ke dalam epistemologi pendidikan Islam yang menempatkan akhlak dan 

ketuhanan sebagai pusat orientasi. 

Analisis terhadap publikasi ilmiah dari jurnal bereputasi yang mengungkap adanya 

kesenjangan penelitian yang signifikan. Pertama, mayoritas studi bersifat deskriptif atau 

empiris mikro (misalnya di satu madrasah tertentu), sehingga kurang mampu menghasilkan 

kerangka teoretis yang generalizable. Kedua, meskipun beberapa peneliti menyebut “budaya 

Islami”, mereka jarang mengoperasionalkan nilai-nilai tersebut ke dalam dimensi manajerial 

yang konkret. Ketiga, belum ada sintesis konseptual yang secara eksplisit menghubungkan 

pilar-pilar budaya organisasi Islami dengan mekanisme pembentukan iklim sekolah kondusif 

dalam konteks madrasah kontemporer. 

Kebaruan artikel ini terletak pada upaya sintesis teoretis original yang menghubungkan 

prinsip-prinsip budaya organisasi Islami dengan dinamika iklim sekolah melalui lensa 

manajemen pendidikan Islam kontemporer. Berbeda dengan pendekatan empiris yang terbatas 

pada konteks lokal atau deskriptif yang hanya mengulang norma agama, artikel ini 

menawarkan kerangka konseptual berbasis nilai yang dapat diadopsi secara luas oleh 

madrasah di berbagai wilayah. Pendekatan ini selaras dengan tuntutan pendidikan abad ke-21 

yang menekankan pentingnya character education, emotional intelligence, dan moral integrity 

di samping kompetensi kognitif. 

Artikel ini bertujuan menganalisis secara teoretis bagaimana budaya organisasi Islami 

berkontribusi dalam membentuk iklim sekolah yang kondusif di madrasah. Melalui kajian 

literatur sistematis terhadap sumber primer termasuk jurnal ilmiah bereputasi, buku akademik, 

dan dokumen kebijakan penelitian ini mengidentifikasi, mengkritisi, dan mensintesiskan 

temuan-temuan kunci untuk membangun argumen ilmiah yang koheren dan relevan. 

Kontribusi ilmiah artikel ini bersifat ganda. Pertama, secara teoretis, artikel ini 

memperkaya khazanah manajemen pendidikan Islam dengan memperkuat fondasi berbasis 

nilai (value-based foundation) yang selama ini terpinggirkan oleh dominasi pendekatan 

birokratis. Kedua, secara praktis, artikel ini memberikan panduan konseptual bagi pemangku 

kepentingan madrasah khususnya kepala madrasah dan pengawa dalam merancang tata kelola 

yang tidak hanya efisien, tetapi juga berakhlak dan berjiwa Islam. Ketiga, artikel ini menjawab 

tantangan kontemporer pendidikan: bagaimana menciptakan generasi yang tidak hanya cerdas 

secara intelektual, tetapi juga kuat secara spiritual, empatik secara sosial, dan utuh secara 

moral sebuah visi yang menjadi inti dari maqasid al-syariah dalam konteks pendidikan. 



I M E J 
Innovations in Multidisciplinary Education Journal 

Vol. 2, No. 2, November 2025, page: 92-100 
E-ISSN: 3064-0180 

 

 
 

94 Eli Sabrifha (Budaya Organisasi Islami dalam....) 
 

 

 

Dengan demikian, artikel ini bukan sekadar ulangan normatif atas nilai-nilai Islam, 

melainkan upaya ilmiah untuk mengoperasionalkan nilai tersebut ke dalam ranah manajemen 

pendidikan modern, sehingga madrasah benar-benar menjadi baitul tarbiyah (rumah 

pendidikan) yang hidup dan inspiratif. 
  

2. Metode Penelitian 

Artikel ini merupakan kajian literatur sistematis dengan pendekatan analisis konseptual. 

Jenis penelitian ini bertujuan mengembangkan kerangka teoretis melalui sintesis kritis 

terhadap temuan dan argumen dalam literatur ilmiah terkait. Data berupa teks akademik dari 

sumber primer, meliputi jurnal ilmiah bereputasi, buku akademik, dan dokumen kebijakan 

pendidikan Islam. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui seleksi sistematis 

berdasarkan kriteria relevansi topik, kualitas keilmiahan, dan kedalaman analisis. Proses ini 

mencakup identifikasi, skrining, dan pemilihan dokumen yang memenuhi standar akademik. 

Data dianalisis menggunakan analisis tematik, yaitu mengidentifikasi, mengkategorikan, dan 

mensintesiskan gagasan kunci untuk mengungkap pola, kontradiksi, dan celah pengetahuan. 

Hasil analisis kemudian dirangkai menjadi argumen orisinal yang membentuk kerangka 

konseptual baru dalam manajemen pendidikan Islam. 

 

3. Hasil dan Pembahasan 

Budaya organisasi bukan sekadar hiasan atau elemen pelengkap dalam sebuah lembaga. Ia 

adalah jiwa yang menggerakkan seluruh aktivitas kelembagaan hadir dalam cara anggota 

berpikir, berinteraksi, mengambil keputusan, bahkan dalam hal-hal yang dianggap sepele 

sekalipun. Secara umum, budaya organisasi merujuk pada sistem nilai, keyakinan, norma, dan 

praktik bersama yang dibentuk, dijaga, dan diwariskan oleh para anggotanya untuk memberi 

makna pada keseharian kerja mereka (Selfiana et al., 2025). Budaya ini menjadi “cara kita 

melakukan sesuatu di sini”, yang membentuk cara berpikir, berperilaku, dan mengambil 

keputusan secara kolektif. Dalam lembaga pendidikan, budaya organisasi menentukan apakah 

sekolah menjadi ruang yang kaku dan birokratis, atau menjadi ekosistem yang hidup, inklusif, 

dan penuh makna. 

Ketika konsep ini ditempatkan dalam kerangka Islam, muncul yang disebut budaya 

organisasi Islami yaitu budaya organisasi yang nilai-nilai intinya bersumber dari ajaran Al-

Qur’an dan Sunnah, serta dipraktikkan dalam tata kelola kelembagaan secara konsisten. 

Berbeda dengan pendekatan sekuler yang memisahkan dimensi spiritual dari ranah 

manajerial, budaya organisasi Islami justru mengintegrasikan nilai-nilai transendental ke 

dalam setiap aspek operasional. Ini berarti bahwa manajemen tidak hanya bertujuan mencapai 

efisiensi atau target kinerja, tetapi juga mewujudkan tujuan hidup yang lebih luhur: ibadah, 

amanah, dan pembentukan masyarakat yang berkeadilan. 

Organisasi dalam konteks Islam termasuk madrasah tidak dipandang semata sebagai 

entitas administratif, melainkan sebagai komunitas moral yang bertanggung jawab 

menjalankan misi ilahiah. Dalam Al-Qur’an, manusia disebut sebagai khalifah fi al-ardh 

(wakil Tuhan di muka bumi), yang berarti setiap aktivitas, termasuk mengelola lembaga 

pendidikan, adalah bentuk pelaksanaan amanah (Destiana et al., 2024). Oleh karena itu, tata 

kelola madrasah idealnya tidak didasarkan pada logika pasar atau efisiensi teknokratis, tetapi 

pada prinsip ketuhanan, akhlakul karimah, dan keadilan sosial. Ini yang membedakan 

pendekatan manajemen Islam dari model konvensional: di sini, nilai bukan pelengkap, 

melainkan fondasi. 

Temuan kajian literatur menunjukkan bahwa banyak lembaga pendidikan Islam, termasuk 

madrasah, masih memperlakukan nilai-nilai Islam sebagai elemen simbolis misalnya melalui 

seragam berjilbab, doa pembuka, atau hiasan kaligrafi tanpa mengubah struktur manajemen 



I M E J 
Innovations in Multidisciplinary Education Journal 

Vol. 2, No. 2, November 2025, page: 92-100 
E-ISSN: 3064-0180 

 

 
 

95 Eli Sabrifha (Budaya Organisasi Islami dalam....) 
 

 

 

internalnya. Padahal, esensi budaya organisasi Islami justru terletak pada transformasi nilai 

menjadi sistem operasional. Sebagaimana ditegaskan (Saputra et al., 2025), manajemen 

pendidikan Islam sejati adalah yang menempatkan integritas moral dan tanggung jawab 

spiritual sebagai poros utama, bukan sekadar kepatuhan terhadap regulasi pemerintah atau 

standar akreditasi. 

Dalam perspektif ini, madrasah bukan hanya tempat mentransfer ilmu pengetahuan, tetapi 

ruang pembentukan peradaban. Setiap keputusan dari rekrutmen guru hingga penanganan 

pelanggaran siswa harus mencerminkan nilai-nilai yang diyakini. Budaya organisasi Islami, 

dengan demikian, bukan ornamen identitas, melainkan sistem hidup kolektif yang menjaga 

integritas misi pendidikan Islam di tengah arus sekularisasi manajemen modern. Inilah yang 

menjadikannya sebagai fondasi utama dalam membangun iklim sekolah yang kondusif: bukan 

karena aturan ketat, tetapi karena kesepahaman moral yang tumbuh dari nilai yang hidup. 

Lima Pilar Budaya Organisasi Islami 

Dalam upaya membangun madrasah yang tidak hanya berfungsi sebagai lembaga 

akademik, tetapi juga sebagai laboratorium akhlak, budaya organisasi Islami hadir bukan 

sebagai kumpulan nilai yang terpisah-pisah, melainkan sebagai sistem nilai yang saling 

menguatkan. Analisis terhadap berbagai literatur menunjukkan bahwa terdapat lima pilar 

utama yaitu ikhlas, amanah, musyawarah, kedisiplinan spiritual, dan keteladanan (uswah 

hasanah) yang secara sinergis membentuk fondasi manajemen madrasah yang autentik. 

Kelima pilar ini bukan sekadar norma teologis yang hanya relevan dalam khutbah atau kajian 

akhlak, tetapi memiliki relevansi operasional yang tinggi dalam tata kelola sehari-hari, mulai 

dari ruang kepala madrasah hingga kelas pembelajaran. Di antara kelima pilar tersebut: 

A. Ikhlas  

Ikhlas menjadi fondasi paling mendasar. Sebagaimana diuraikan oleh Al-Ghazali, 

ikhlas adalah niat murni yang menjadikan setiap aktivitas sebagai bentuk ibadah kepada 

Allah SWT (Hidayah et al., 2023). Dalam konteks madrasah, hal ini berarti guru tidak 

mengajar semata untuk memenuhi jam mengajar atau memperoleh tunjangan, melainkan 

karena ia meyakini bahwa mendidik anak bangsa adalah amal jariyah yang bernilai di sisi-

Nya. Demikian pula staf administrasi tidak bekerja karena takut dipecat, tetapi karena ia 

memahami bahwa mengelola arsip, mendata siswa, atau mengatur jadwal adalah bagian 

dari tanggung jawab moral di hadapan Tuhan. Ketika ikhlas menjadi motivasi utama, 

iklim kerja menjadi tulus, minim intrik, dan bebas dari kompetisi yang merusak solidaritas 

karena tolok ukur keberhasilan bukan pada pengakuan manusia, melainkan pada ridha 

Ilahi. 

B. Amanah 

Dari landasan ikhlas tersebut, tumbuh sikap amanah komitmen terhadap tanggung 

jawab sebagai wujud pelaksanaan amanat ilahi. Dalam Al-Qur’an, amanah dikaitkan erat 

dengan konsep khilafah (QS. Al-Ahzab: 72), yang menempatkan manusia sebagai wakil 

Tuhan di muka bumi. Dalam tata kelola madrasah, amanah ini mewujud dalam berbagai 

bentuk: pengelolaan dana BOS yang transparan dan tepat sasaran, penyampaian materi 

pelajaran secara utuh tanpa mengurangi substansi, bahkan dalam interaksi dengan peserta 

didik yang penuh kejujuran dan keadilan (Karimah & Nugraha, 2023). Seorang guru yang 

amanah tidak akan memberikan nilai asal-asalan; seorang bendahara yang amanah tidak 

akan memanipulasi laporan keuangan. Amanah, dengan demikian, menjadi penjaga 

integritas sistem tanpa amanah, nilai-nilai lain mudah tergerus oleh praktik korupsi, 

nepotisme, atau kelalaian. 

C. Musyawarah 

Namun, amanah yang kuat pun akan rapuh jika tidak didukung oleh mekanisme 

pengambilan keputusan yang adil dan partisipatif. Di sinilah musyawarah berperan 



I M E J 
Innovations in Multidisciplinary Education Journal 

Vol. 2, No. 2, November 2025, page: 92-100 
E-ISSN: 3064-0180 

 

 
 

96 Eli Sabrifha (Budaya Organisasi Islami dalam....) 
 

 

 

sebagai penyeimbang otoritas. Berbeda dengan model kepemimpinan top-down yang 

umum dalam birokrasi pendidikan modern, budaya organisasi Islami menolak 

otoritarianisme. Musyawarah atau syura menjadi prinsip sentral dalam mengambil 

keputusan strategis, seperti penyusunan kurikulum lokal, penentuan program 

ekstrakurikuler, hingga penanganan pelanggaran disiplin siswa (Alfian et al., 2025). 

Dalam forum musyawarah, suara guru, staf, bahkan perwakilan siswa diberi ruang untuk 

didengar. Ini tidak hanya memperkuat rasa memiliki (sense of belonging), tetapi juga 

meminimalkan resistensi terhadap kebijakan, karena setiap keputusan lahir dari konsensus 

moral, bukan paksaan hierarkis. 

D. Kedisiplinan spiritual  

Kedisiplinan spiritual menjadi pengikat yang menjaga konsistensi pelaksanaan nilai-

nilai tersebut. Berbeda dengan disiplin sekuler yang bersifat eksternal ditegakkan melalui 

sanksi, hierarki, atau reward-punishment disiplin dalam budaya organisasi Islami tumbuh 

dari kesadaran batin bahwa setiap tindakan akan dipertanggungjawabkan di hadapan 

Allah. Seorang siswa tidak datang tepat waktu karena takut dihukum, tetapi karena ia 

memahami bahwa menghargai waktu adalah bagian dari akhlak mulia. Seorang guru tidak 

absen sembarangan karena ia sadar bahwa mengabaikan amanah mengajar berdampak 

pada akuntabilitas di akhirat. Disiplin semacam ini jauh lebih kuat dan berkelanjutan, 

karena bersumber dari motivasi internal yang tak tergoyahkan oleh perubahan insentif 

atau pengawasan eksternal. 

E. Uswah hasanah 

Semua pilar tersebut akan sulit diwujudkan tanpa kehadiran uswah hasanah 

keteladanan dari figur otoritatif. Dalam tradisi Islam, Nabi Muhammad SAW dikenal 

bukan karena pidato-pidatonya, tetapi karena akhlaknya yang menjadi cermin hidup umat. 

Demikian pula dalam madrasah, kepala madrasah dan guru tidak cukup hanya 

memberikan instruksi atau mengawasi; mereka harus menjadi cermin nyata dari nilai-nilai 

yang diajarkan. Ketika guru berbicara tentang jujur, ia sendiri harus jujur dalam menilai 

(Saeful, 2021). Ketika kepala madrasah menekankan kerendahan hati, ia tidak boleh 

bersikap elitis atau jauh dari warga sekolah. Keteladanan inilah yang menjadikan nilai-

nilai tidak hanya diajarkan, tetapi juga ditularkan melalui interaksi sehari-hari sehingga 

siswa tidak hanya memahami kebaikan, tetapi juga merasakan bagaimana kebaikan itu 

hidup dalam praktik. 

Temuan ini memperkaya studi sebelumnya oleh (Dewi et al., 2025), yang memang 

menyebut pentingnya “budaya Islami” dalam lembaga pendidikan, tetapi cenderung berhenti 

pada level normatif tanpa menunjukkan bagaimana nilai tersebut dioperasionalkan. Artikel ini 

justru menghadirkan mekanisme konkret bagaimana kelima pilar tersebut saling berkelindan: 

ikhlas menjadi niat, amanah menjadi tanggung jawab, musyawarah menjadi proses, 

kedisiplinan spiritual menjadi pengikat, dan uswah hasanah menjadi wajah nyata dari sistem 

tersebut. Dalam konstelasi inilah, madrasah tidak lagi menjadi lembaga birokratis yang kaku, 

melainkan komunitas moral yang hidup, di mana setiap anggota dari kepala madrasah hingga 

siswa merasakan bahwa mereka sedang bersama-sama menjalankan misi suci: mencetak insan 

kamil yang cerdas, berakhlak, dan bertanggung jawab. 

Ketika kelima pilar tersebut diinternalisasi secara konsisten, madrasah menjadi ekosistem 

pendidikan yang hidup, di mana iklim kondusif bukan hasil dari aturan kaku, tetapi dari 

kesadaran kolektif. Iklim harmonis muncul karena konflik diselesaikan melalui dialog dan 

saling memaafkan, bukan melalui hukuman. Iklim partisipatif terbentuk karena setiap warga 

madrasah merasa memiliki lembaga ini mereka tidak hanya menjalankan tugas, tetapi ikut 

membentuk masa depan madrasah. 



I M E J 
Innovations in Multidisciplinary Education Journal 

Vol. 2, No. 2, November 2025, page: 92-100 
E-ISSN: 3064-0180 

 

 
 

97 Eli Sabrifha (Budaya Organisasi Islami dalam....) 
 

 

 

Interaksi di dalam madrasah pun berlangsung dalam nuansa akhlakul karimah: saling 

menghormati, menjaga adab, dan menunjukkan empati (Afifah et al., 2024). Hal ini 

berdampak langsung pada suasana akademik yang kondusif siswa belajar dalam ketenangan, 

guru mengajar dengan penuh semangat, dan kolaborasi antarpihak berjalan lancar. Temuan ini 

selaras dengan konsep spiritual leadership yang dikemukakan Fry, yang menekankan 

pentingnya makna, tujuan, dan nilai dalam memimpin organisasi. Namun, artikel ini 

memperkaya kerangka tersebut dengan epistemologi Islam yang menempatkan akhlak dan 

ketuhanan sebagai fondasi sesuatu yang tidak ditemukan dalam model sekuler. 

Perbandingan dengan penelitian Suparman yang hanya melihat iklim sekolah dari aspek 

psikologis siswa menunjukkan bahwa pendekatan berbasis nilai memberikan pemahaman 

yang lebih holistik: iklim sekolah bukan hanya soal kenyamanan individu, tetapi soal 

kesehatan moral kolektif. 

Implikasi untuk Manajemen Pendidikan Islam di Era Kontemporer 

Temuan utama dari kajian ini menunjukkan bahwa tantangan terbesar dalam pengelolaan 

madrasah saat ini bukanlah pada keterbatasan infrastruktur, kurangnya dana, atau rendahnya 

kompetensi teknis guru melainkan pada kemerosotan makna pendidikan itu sendiri. Di tengah 

arus standarisasi global yang menekankan indikator kuantitatif seperti persentase kelulusan, 

peringkat akreditasi, atau jumlah medali lomba banyak madrasah secara tidak sadar mulai 

mengadopsi logika manajemen sekuler yang berorientasi pada output semata (Zakiyyah, 

2023). Akibatnya, nilai-nilai Islam yang seharusnya menjadi jiwa lembaga justru 

terpinggirkan menjadi ornamen simbolis: dipajang di dinding, diucapkan dalam sambutan, 

tetapi tidak dihidupkan dalam tata kelola sehari-hari. Padahal, justru di sinilah letak keunikan 

dan kekuatan madrasah sebagai institusi pendidikan yang tidak hanya mencerdaskan akal, 

tetapi juga membentuk jiwa. 

Oleh karena itu, artikel ini menegaskan perlunya pergeseran paradigmatik yang mendasar: 

dari manajemen prosedural yang berfokus pada kepatuhan terhadap regulasi, efisiensi 

birokrasi, dan pencapaian target teknis menuju manajemen berbasis nilai (value-based 

management), di mana nilai-nilai Islam menjadi poros utama dalam setiap keputusan dan 

praktik (Helandri & Supriadi, 2024). Dalam paradigma baru ini, keberhasilan madrasah tidak 

lagi diukur semata oleh angka-angka, tetapi oleh sejauh mana ikhlas, amanah, musyawarah, 

kedisiplinan spiritual, dan uswah hasanah benar-benar hidup dalam interaksi antarwarga 

sekolah. Seorang siswa yang jujur meski tidak juara olimpiade, seorang guru yang sabar 

meski tidak memiliki sertifikasi internasional, atau seorang kepala madrasah yang adil meski 

tidak pernah tampil di media mereka inilah yang menjadi indikator keberhasilan pendidikan 

yang sejati dalam perspektif Islam. 

Pergeseran ini menuntut transformasi peran kepala madrasah. Tidak lagi cukup menjadi 

administrator yang mahir mengelola anggaran atau menyusun laporan, tetapi harus menjadi 

agen transformasi nilai seorang pemimpin spiritual yang mampu menginspirasi, mendidik 

melalui keteladanan, dan menciptakan iklim organisasi yang memungkinkan nilai-nilai Islami 

tumbuh secara alami. Ini berarti kepemimpinan di madrasah harus dibangun di atas fondasi 

akhlak, bukan kekuasaan; di atas kepercayaan, bukan kontrol; dan di atas pelayanan, bukan 

dominasi. 

Implikasi praktis dari paradigma ini sangat luas. Pertama, pelatihan kepemimpinan 

madrasah baik yang diselenggarakan oleh Kementerian Agama maupun lembaga swadaya 

perlu direorientasi untuk memasukkan dimensi spiritual dan akhlak secara serius. Bukan 

hanya soal teknik manajemen, tetapi juga pemahaman mendalam tentang maqasid al-syariah, 

etika kepemimpinan dalam Al-Qur’an, dan studi kasus tentang pemimpin teladan dalam 

sejarah Islam (Tahir, 2019). Kedua, sistem evaluasi kinerja guru harus diperluas melampaui 

indikator teknis seperti kehadiran, kelengkapan administrasi, atau hasil ujian siswa (Silfiana et 



I M E J 
Innovations in Multidisciplinary Education Journal 

Vol. 2, No. 2, November 2025, page: 92-100 
E-ISSN: 3064-0180 

 

 
 

98 Eli Sabrifha (Budaya Organisasi Islami dalam....) 
 

 

 

al., 2025). Aspek moral seperti kejujuran dalam menilai, keadilan dalam memperlakukan 

siswa, dan keteladanan dalam berpakaian dan berbicara harus menjadi bagian integral dari 

penilaian profesionalisme. Ketiga, mekanisme pengambilan keputusan di madrasah perlu 

dirancang ulang agar lebih inklusif dan sesuai dengan prinsip syura. Forum musyawarah tidak 

boleh menjadi formalitas, tetapi ruang nyata di mana suara guru, staf, bahkan siswa dan orang 

tua dapat berkontribusi dalam menentukan arah kebijakan. 

Madrasah ideal bukanlah lembaga yang sempurna secara administratif, tetapi komunitas 

moral yang hidup, di mana setiap anggotanya dari kepala madrasah hingga petugas 

kebersihan merasa sedang menjalankan amanah ilahi. Di sinilah pendidikan Islam 

menemukan kembali jiwanya: bukan sebagai proyek birokrasi, tetapi sebagai gerakan 

peradaban. 

 
4. Kesimpulan 

Melalui kajian mendalam terhadap berbagai sumber literatur, artikel ini berupaya 

memahami bagaimana budaya organisasi Islami dapat menjadi landasan dalam menciptakan 

iklim sekolah yang kondusif di lingkungan madrasah. Temuan yang terungkap menunjukkan 

bahwa nilai-nilai Islam ketika tidak hanya diucapkan, tetapi benar-benar dihayati dan 

diwujudkan mampu membentuk suasana kelembagaan yang jauh melampaui sekadar 

ketertiban administratif atau kedisiplinan formal. Dalam praktiknya, nilai-nilai seperti ikhlas, 

amanah, musyawarah, kedisiplinan spiritual, dan keteladanan tidak berdiri sendiri, melainkan 

saling menguatkan satu sama lain hingga melahirkan iklim sekolah yang tidak hanya tenang 

dan fokus secara akademik, tetapi juga penuh keharmonisan, partisipasi aktif, dan akhlak yang 

luhur. Kajian ini mengarah pada sebuah kesadaran penting: bahwa madrasah tidak akan 

pernah menjadi lembaga pendidikan yang benar-benar Islami selama manajemennya masih 

berjalan di atas logika birokrasi semata. Keberhasilan sesungguhnya bukan terletak pada 

seberapa tinggi persentase kelulusan atau seberapa bagus predikat akreditasinya, melainkan 

pada sejauh mana setiap anggota komunitas madrasah dari kepala sekolah hingga siswa 

merasakan bahwa mereka sedang bersama-sama menjalankan amanah ilahi dalam keseharian. 

Dari sinilah muncul gagasan tentang value-based madrasah management, sebuah pendekatan 

yang menempatkan nilai sebagai fondasi tata kelola, bukan sekadar pelengkap identitas. 

Gagasan ini diharapkan dapat menjadi pijakan konseptual bagi pengembangan madrasah di 

masa depan bukan hanya sebagai lembaga yang cerdas, tetapi yang juga utuh secara moral dan 

spiritual. 

 

5. Daftar Pustaka 

Afifah, E. N., Astutik, D., Masitoh, S., & Khoidah, I. A. (2024). Pembentukan Empati Siswa 

Melalui Pengembangan Metode Pembelajaran Aqidah Akhlak di Madrasah Ibtidaiyah. 

Social Science Academic, 2(2), 163–180. 

https://ejournal.insuriponorogo.ac.id/index.php/ssa/article/view/5795 

Alfian, A., Komariah, A., Kurniady, D. A., & Herawan, E. (2025). MANAJEMEN 

PENDIDIKAN KARAKTER BERBASIS KEARIFAN LOKAL: Strategi Meningkatkan 

Mutu Lulusan Sekolah Dasar. Yogyakarta: PT. Star Digital Publishing. 

Destiana, V., Hanafi, M. H., Ghalib, M. S., & Wismanto, W. (2024). Hakikat manusia 

(perspektif filsafat pendidikan Islam). Jurnal Manajemen Dan Pendidikan Agama Islam, 

2(1), 70–87. https://journal.aripafi.or.id/index.php/jmpai/article/view/61 

 



I M E J 
Innovations in Multidisciplinary Education Journal 

Vol. 2, No. 2, November 2025, page: 92-100 
E-ISSN: 3064-0180 

 

 
 

99 Eli Sabrifha (Budaya Organisasi Islami dalam....) 
 

 

 

Dewi, L. R., Ustazia, P. A., & Rizki, M. (2025). IMPLEMENTASI BUDAYA ORGANISASI 

ISLAMI DALAM MENINGKATKAN KINERJA LEMBAGA PENDIDIKAN ISLAM. 

LintekEdu: Jurnal Literasi Dan Teknologi Pendidikan, 6(2). 

https://ejurnals.com/ojs/index.php/jltp/article/view/2278 

Hadijaya, Y., Wijaya, A. R. H., Lestari, E., Monalisa, F. N., & Fadla, S. L. (2023). Proses 

Pembentukan Budaya Organisasi Melalui Nilai-Nilai Islam. Innovative: Journal Of 

Social Science Research, 3(2), 7893–7908. http://j-

innovative.org/index.php/Innovative/article/view/905 

Hariyanto, T., Tamlekha, T., Ihsanda, N., Hambali, A., & Basri, H. (2025). LANDASAN 

TEOLOGIS MANAJEMEN PENDIDIKAN ISLAM: Theological foundations and their 

implications in Islamic education management: a conceptual perspective. Epistemic: 

Jurnal Ilmiah Pendidikan, 4(3), 490–505. 

http://journal.pegiatliterasi.or.id/index.php/epistemic/article/view/480 

Helandri, J., & Supriadi, S. (2024). Implementasi Nilai-Nilai Pendidikan Islam Dalam Konteks 

Modern: Tinjauan Terhadap Praktik Dan Tantangan. TA’LIM: Jurnal Studi Pendidikan 

Islam, 7(1), 93–116. https://e-jurnal.unisda.ac.id/index.php/talim/article/view/5742 

Hidayah, N., Rosidi, A. R., & Shofiyani, A. (2023). Konsep Ikhlas Menurut Imam Al-Ghazali 

dan Relevansinya Terhadap Tujuan Pendidikan Islam. Urwatul Wutsqo: Jurnal Studi 

Kependidikan Dan Keislaman, 12(2), 190–207. 

http://jurnal.stituwjombang.ac.id/index.php/UrwatulWutsqo/article/view/957 

Karimah, A., & Nugraha, M. S. (2023). Implementasi Manajemen Pembiayaan Pendidikan di 

Madrasah Aliyah Swasta Pedesaan: The Implementation of Educational Finance 

Management in Rural Private Madrasah Aliyah. Kharismatik: Jurnal Ilmu Pendidikan, 

1(2), 103–116. https://journal.stai-kharisma.ac.id/index.php/kharismatik/article/view/38 

Karthikeyan, S., Nair, S. S., Sabarish, S., Kumar, K. M., Ajay, M., & Sriharan, V. (2024). 

Experimental study of the Mechanical Properties of Jute fiber and Coconut Shell Powder 

reinforced Epoxy Composites Stage-01 Stage-02 Stage-03. 30(5), 4757–4761. 

https://doi.org/10.53555/kuey.v30i5.2985 

Saeful, A. (2021). Implementasi nilai kejujuran dalam pendidikan. Tarbawi: Jurnal Pendidikan 

Dan Pemikiran Islam, 4(2), 124–142. https://ejournal.ibi.ac.id/Tarbawi/article/view/260 

Saputra, M. A. W., Nur, M. D. M., & Syahid, A. (2025). Implementasi Prinsip-Prinsip 

Manajemen Islam dalam Pengelolaan Lembaga Pendidikan: Studi pada Madrasah Aliyah 

di Indonesia. Jurnal Integrasi Manajemen Pendidikan, 4(1), 13–22. 

https://jurnal.uindatokarama.ac.id/index.php/jimpe/article/view/3891 

Selfiana, S., Syarweny, N., Achdiat, A., Islah, K., Syafaat, F., Septiadi, M. A., Wahyu, F. P., & 

Ramadhan, R. (2025). Buku Ajar Budaya Organisasi. Jambi: PT. Sonpedia Publishing 

Indonesia. 

Silfiana, N. D., Asiyah, S. N., Nenggar, T. E. T., Ramadhani, W., & Putra, L. V. (2025). 

Penilaian Guru Sebagai Alat untuk Meningkatkan Kualitas Layanan Pendidikan. Jurnal 

Bersama Ilmu Pendidikan (DIDIK), 1(2), 121–130. 

https://jurnal.literasisains.id/index.php/didik/article/view/236 

 

 



I M E J 
Innovations in Multidisciplinary Education Journal 

Vol. 2, No. 2, November 2025, page: 92-100 
E-ISSN: 3064-0180 

 

 
 

100 Eli Sabrifha (Budaya Organisasi Islami dalam....) 
 

 

 

Suryadi, A., Yaumi, M. P. P. D. M., Damopolii, M. A. P. D. M., & Rahman, M. A. D. U. 

(2025). Transformasi Pembelajaran Sejarah Kebudayaan Islam di Madrasah: 

Implementasi TPACK Pada Unit Kegiatan Belajar Mandiri. Jawa Barat: CV Jejak (Jejak 

Publisher). 

Suryana, A., & Pgmi, P. S. (2016). Development of Value-Based Leadership : Model in Quality 

Culture Improvement on Primary Schools. 14, 163–166. 

https://scispace.com/papers/development-of-value-based-leadership-model-in-quality-

3skrobklsv 

Tahir, M. (2019). Implementasi Manajemen Dakwah Pada Majelis Ulama Indonesia (MUI). 

Zakiyyah, I. (2023). Manajemen Peningkatan Mutu Madrasah. Jawa Tengah: Penerbit NEM. 

 

 

 


