
[image: ]

Habitus dan Modal Sosial dalam Praktik Perjodohan 

[image: ]

 

di Madura: Dampaknya terhadap Agensi Perempuan 

 

Salma Laili Salsabilaa,1, Novrinda Gatri Kiranab,2, Fatmah Arizhatifac,3 d,4  , Mutia Naura Ramadina, Ahmad Ridwanae5*                           f,6 , Pambudi Handoyo a,b,c,d,e,f University of Surabaya, Jl. Ketintang Wiyata, Ketintang, Kec. Gayungan, Surabaya, Kode Pos 60231, 

Indonesia

1                                          2                                          3 24040564158@mhs.unesa.ac.id; 24040564123@mhs.unesa.ac.id; 24040564137@mhs.unesa.ac.id; 

4                                          5*                                    6 24040564156@mhs.unesa.ac.id; ahmadridwan@unesa.ac.id; pambudihandoyo@unesa.ac.id 

*                                      Corresponding author:ahmadridwan@unesa.ac.id  

 

INFO ARTIKEL              ABSTRAK 

Sejarah Artikel:  Perjodohan dan pernikahan dini masih menjadi bagian dari pola kehidupan sosial 

Diterima: 21 Juni 2025  pada  sebagian  masyarakat  Madura,  meskipun  perkembangan  zaman  memberi 

 

Disetujui: 15 Oktober 2025  ini  bertumpu  pada  keyakinan  bahwa  pernikahan  merupakan  cara  menjaga  nama  baik  keluarga  dan  mempertahankan  relasi  sosial  yang  telah  terbangun  Direvisi: 14 Agustus 2025  perempuan ruang yang semakin luas untuk menentukan pilihan hidupnya.  Tradisi 

Tersedia Daring: 1 November 

2025 antarketurunan.  Penelitian  ini  bertujuan  mengungkap  bagaimana  habitus  dan 

Kata Kunci: modal  sosial  keluarga  menopang  keberlanjutan  praktik  perjodohan,  serta 

bagaimana dinamika tersebut menentukan luas sempitnya kendali perempuan atas Habitus  keputusan  perkawinannya.  Menggunakan  pendekatan  kualitatif,  penelitian  ini 

Modal sosial  melibatkan  wawancara  mendalam  dengan  tiga  kategori  perempuan:  mereka  yang 

 

Pernikahan dini  konsekuensi  menjaga  keharmonisan  keluarga,  dan  mereka  yang  mulai  bersikap  kritis  terhadap  tradisi  karena  merasa  berhak  menentukan  pasangan  sendiri.  Hasil  Agensi perempuan  Perjodohan  patuh  sepenuhnya  terhadap  adat,  mereka  yang  menerima  perjodohan  sebagai 

penelitian  memperlihatkan  bahwa  habitus  menjadi  pedoman  bagi  keluarga  dalam menilai  kesopanan  dan  moralitas  perempuan  melalui  pola  pertunangan  sebelum pacaran, sementara  modal sosial  digunakan  untuk  memastikan  jodoh  berasal  dari keluarga  yang  sepadan  secara  status,  jaringan  religious,  maupun  reputasi.  Ketika habitus  dan  modal  sosial  bekerja  kuat,  agensi  perempuan  cenderung  melemah; sebaliknya,  akses  terhadap  pendidikan  dan  wawasan  membuka  peluang  bagi perempuan untuk menegosiasikan atau bahkan menolak perjodohan. Penelitian ini menyimpulkan bahwa praktik perjodohan bukan sekadar tradisi, melainkan strategi keluarga  untuk  mempertahankan  posisi  dalam  struktur  sosial,  dan  dalam  proses tersebut perempuan terus menegosiasikan ruang keputusannya. 

 


ABSTRACT

 

Habitus  Madurese  communities,  even  though  modern  developments  have  increasingly  given  women more space to determine their own life choices. This tradition is rooted in the  Social capital  Keywords:  Arranged marriages and early marriages remain embedded in the social life of some 

Arranged marriage  belief  that  marriage  serves  as  a  means  to  maintain  the  family’s  good  name  and 

preserve long-standing social relationships built across generations. This study aims to 

Early marriage  reveal  how  family  habitus  and  social  capital  sustain  the  continuation  of  arranged 

Women's agency               marriage practices, and how these dynamics influence the extent of women’s control 

over  decisions  related  to  their  marriage.  Using  a  qualitative  approach,  this  study conducted in-depth interviews with three categories of women: those who fully comply with tradition, those who accept arranged marriages as a consequence of maintaining family harmony, and those who have begun to critique the tradition because they feel entitled to choose their  own partners.  The findings show that habitus functions as a guiding framework for families in evaluating women's propriety and morality through engagement  practices  prior  to  courtship,  while  social  capital  is  mobilized  to  ensure that  the  chosen  match  comes  from  a  family  deemed  compatible  in  terms  of  status, religious networks, and reputation. When habitus and social capital operate strongly, women’s agency tends to weaken; conversely, greater access to education and broader insight  opens  opportunities  for  women  to  negotiate  or  even  reject  arranged marriages.  This  study  concludes  that  arranged  marriage  is  not  merely  a  cultural tradition,  but  also  a  family  strategy  to  maintain  their  position  within  the  social structure. Throughout this process, women continuously negotiate the space they have in making decisions about their own lives. 

[image: ]

©2025, Salma Laili Salsabila, Novrinda Gatri Kirana, Fatmah Arizhatifa, 

[image: ]

Mutia Naura Ramadina, Ahmad Ridwan, Pambudi Handoyo

This is an open access article under CC BY-SA license

[image: ]

 

1.     Pendahuluan 

Pernikahan  dini  dan  praktik  perjodohan  pada  sebagian  masyarakat  Madura  hingga  kini masih dipertahankan sebagai bagian dari sistem sosial yang diwariskan antar generasi. Belum lama ini perhatian publik meningkat setelah muncul kasus seorang anak kiai yang dinikahkan melalui perjodohan dan menunjukkan bentuk penolakan dengan melepas jilbab pada saat akad.

Peristiwa  tersebut  memantik  diskusi  luas  mengenai  posisi  perempuan  dalam  struktur  budaya yang  menempatkan  kehormatan  keluarga  serta  kesinambungan  status  sosial  sebagai  prioritas utama  dalam  perkawinan.  Konsep  bibit  bobot  bebet,  penilaian  reputasi  keagamaan  calon keluarga,  serta  keyakinan  bahwa  pernikahan  dini  dianggap  mampu  menjaga  nama  baik keluarga menunjukkan bahwa struktur budaya tetap memiliki kuasa terhadap tubuh  dan masa depan  perempuan.  Penelitian  tentang  pernikahan  dini  di  Madura  telah  dilakukan  dengan menitikberatkan  pada  pengalaman  perempuan  yang  menikah  muda,  tekanan  sosial  dan  moral komunitas,  serta  paradoks  antara  praktik  perkawinan  adat  dengan  hukum  negara.  Kajian mengenai  pengalaman  hidup  perempuan  Madura  yang  menikah  dini  memperlihatkan  kuatnya pengaruh  nilai  budaya  dan  tuntutan  kesopanan  di  dalam  proses  perkawinan  sebagaimana ditunjukkan  oleh  Bawono  (2023).  Penelitian  yang  dilakukan  oleh  Ludfi  (2024)  menegaskan bahwa  dispensasi  nikah  kerap  diambil  sebagai  jalan  tengah  antara  regulasi  negara  dan keinginan  keluarga  untuk  menikahkan  anak  perempuan  pada  usia  belum  matang.  Rohman (2021)  melalui  studi  kasus  di  Sumenep  menggambarkan  praktik  perjodohan  sejak  dalam kandungan  sebagai  strategi  menjaga  kesinambungan  hubungan  antarkeluarga.  Di  sisi  lain Zunita (2025) menunjukkan bahwa intensi pernikahan dini pada remaja perempuan tidak hanya dipengaruhi  oleh  faktor  personal  tetapi  juga  oleh  kekuatan  norma  sosial  dan  ekspektasi keluarga.  Temuan  penelitian  tersebut  memperlihatkan  bahwa  keputusan  menikah  dalam  usia belia sangat terkait dengan pola pikir kolektif mengenai kesopanan, moralitas, dan kehormatan keluarga.

Walaupun penelitian terdahulu telah memperlihatkan pengaruh adat, hukum dan tekanan moral  dalam  praktik  pernikahan  dini,  belum  banyak  kajian  yang  memandang  perjodohan sebagai  strategi  sosial  keluarga  dalam  mempertahankan  kedudukan  di  masyarakat  melalui mekanisme  habitus  dan  modal  sosial  sebagaimana  dikemukakan  Pierre  Bourdieu.  Selain  itu belum ada penelitian yang memosisikan pengalaman perempuan dalam tiga bentuk agensi yang berbeda,  yaitu  kepatuhan  penuh  terhadap  adat,  penerimaan  perjodohan  untuk  menjaga keharmonisan  keluarga,  serta  kesadaran  kritis  untuk  menentukan  pasangan  sendiri.  Ruang agensi  perempuan  ini  menarik  untuk  ditelaah  lebih  jauh  karena  tidak  hanya  menggambarkan perlawanan  atau  kepatuhan,  tetapi  juga  negosiasi  identitas  perempuan  di  dalam  struktur budaya.  Berdasarkan  kesenjangan  tersebut  penelitian  ini  bertujuan  untuk  menganalisis bagaimana habitus dan modal sosial keluarga memengaruhi praktik perjodohan dan pernikahan dini di Madura serta bagaimana relasi antara struktur budaya dan agensi perempuan dibentuk di dalam  proses  tersebut.  Penelitian  ini  menggunakan  perspektif  sosiologi  gender  untuk memahami praktik budaya bukan melalui sudut  pandang benar atau salah, melainkan melalui cara kerja kekuasaan sosial dalam menentukan pilihan hidup perempuan.

Kontribusi  penelitian  ini  terletak  pada  perpaduan  kerangka  teori  Bourdieu  dengan pengalaman  nyata  perempuan  sebagai  pelaku  sekaligus  objek  praktik  sosial.  Penelitian  ini memberikan  pemahaman  baru  tentang  perjodohan  di  Madura  sebagai  bentuk  reproduksi budaya  yang  mempertahankan  posisi  keluarga  di  masyarakat  serta  menunjukkan  bagaimana perempuan menegosiasikan ruang keputusannya di antara tuntutan adat, loyalitas keluarga dan kesadaran  diri  sebagai  individu.  Dengan  demikian  penelitian  ini  tidak  hanya  memperkaya [image: ]

literatur  mengenai  pernikahan  dini  dan  peran  gender  di  masyarakat  Madura,  tetapi  juga [image: ]

memperluas  pemahaman  tentang  transformasi  agensi  perempuan  dalam  lingkungan  budaya tradisional.

 

2.     Metode 

Penelitian  ini  menggunakan  jenis  penelitian  kualitatif  dengan  pendekatan fenomenologi  untuk  memahami  pengalaman  perempuan  Madura  yang  menjalani  proses perjodohan dan pernikahan dini. Pendekatan fenomenologi dipilih karena memungkinkan peneliti menggali cara perempuan memaknai tradisi, keputusan keluarga dan ruang agensi diri dalam proses menentukan pasangan hidup. Data penelitian terdiri atas data primer dan sekunder. Data primer diperoleh melalui wawancara mendalam dengan tiga perempuan Madura yang mengalami praktik perjodohan dengan latar pengalaman yang berbeda, yaitu perempuan yang  menerima  perjodohan  sebagai  bentuk  kepatuhan  terhadap  adat,  perempuan  yang menerima  perjodohan  karena  pertimbangan  kebaikan  dan  kestabilan  sosial  keluarga,  serta perempuan  yang  menegosiasikan  atau  menolak  perjodohan  karena  kesadaran  kritis  mengenai hak  personal  dalam  menentukan  pasangan.  Data  sekunder  diperoleh  dari  jurnal  ilmiah, dokumen  daring  terpercaya  dan  publikasi  ilmiah  yang  relevan  dengan  tema  pernikahan  dini, perjodohan, dan relasi gender dalam masyarakat Madura.

Pengumpulan  data  dilakukan  melalui  teknik  wawancara  semi  terstruktur  untuk memberikan  ruang  bagi  informan  menceritakan  pengalaman  secara  alami  sekaligus  tetap menjaga keterarahan pada fokus penelitian. Selain itu, peneliti menggunakan teknik observasi konteks sosial dan pencatatan reflektif selama proses wawancara untuk memastikan kedalaman pemahaman  terhadap  pengalaman  informan.  Analisis  data  dilakukan  dengan  tahapan  reduksi data,  pengelompokan  tema  dan  interpretasi  makna.  Proses  analisis  dilakukan  secara  berulang antara  transkrip  wawancara,  catatan  lapangan  dan  literatur  ilmiah  agar  interpretasi  yang diperoleh  tidak  terlepas  dari  konteks  kultural  masyarakat  Madura.  Analisis  diarahkan  untuk menemukan  pola  makna  yang  berkaitan  dengan  habitus,  modal  sosial  dan  bentuk  agensi perempuan  dalam  praktik  perjodohan,  sehingga  hasil  penelitian  tidak  hanya  menggambarkan pengalaman  perempuan  tetapi  juga  menjelaskan  cara  kerja  budaya  dalam  mempengaruhi keputusan pernikahan.

 

3.     Hasil dan Pembahasan 

Pembahasan  dalam  penelitian  ini  mengurai  dinamika  perjodohan  pada  perempuan Madura melalui tiga pola respons utama yang muncul dari pengalaman informan. Masing masing  pola  tidak  hanya  mencerminkan  perbedaan  sikap  terhadap  tradisi,  tetapi  juga menunjukkan  bagaimana  nilai  budaya,  relasi  sosial  dan  pengetahuan  yang  dimiliki perempuan  membentuk  cara  mereka  menegosiasikan  keputusan  pernikahan.  Dalam konteks  tersebut,  habitus  dan  modal  sosial  keluarga  berperan  sebagai  kekuatan  budaya yang  memengaruhi  tindakan  perempuan,  meskipun  penerimaan  terhadap  tradisi berlangsung dengan intensitas yang berbeda pada tiap individu.

Melalui  pemetaan  tiga  pola  respons  tersebut,  pembahasan  tidak  hanya  menjelaskan kecenderungan  perempuan  apakah  patuh  atau  menolak  tradisi,  tetapi  juga  memperlihatkan proses refleksi batin dan pertimbangan sosial di balik setiap pilihan.  Dengan kata lain praktik perjodohan  bukan  sekadar  fenomena  kultural  yang  bekerja  satu  arah,  melainkan  arena  sosial yang  mempertemukan  tradisi,  otoritas  keluarga  dan  agensi  perempuan.  Perbedaan  cara perempuan  memaknai  dan  menentukan  keputusan  terhadap  perjodohan  inilah  yang  akan dibahas secara sistematis dalam subbab selanjutnya.

[image: ]

Perjodohan sebagai Kepatuhan terhadap Adat dan Penjagaan Martabat Keluarga 

[image: ]

Temuan  menunjukkan  adanya  kelompok  perempuan  yang  menerima  perjodohan  karena dibesarkan  dalam  lingkungan  budaya  yang  sangat  menekankan  nilai  kesopanan  dan pengendalian interaksi antara laki laki dan perempuan. Dalam pola sosial seperti ini, kedekatan tanpa  pertunangan  atau  pernikahan  dianggap  mengancam  kehormatan  keluarga  sehingga perjodohan  dipandang  sebagai  jalan  yang  paling  pantas.  Perempuan  dalam  kategori  ini  tidak merasakan  proses  paksaan,  tetapi  justru  menempatkan  perjodohan  sebagai  bentuk  bakti  dan ketersesuaian  dengan  ajaran  keluarga.  Habitus  bekerja  di  sini  sebagai  kerangka  batin  yang membimbing  tindakan  tanpa  perlu  dipertanyakan.  Temuan  ini  sejalan  dengan  penelitian Bawono  (2023)  yang  mengungkap  bahwa  pengalaman  pernikahan  dini  perempuan  Madura sering dikaitkan dengan upaya menjaga kesopanan dan status keluarga.

Perjodohan  Diterima  sebagai  Upaya  Menjaga  Kestabilan  Sosial  dan  Keamanan  Masa 


Depan 

Kelompok kedua menerima perjodohan dengan keyakinan bahwa orang tua menentukan jodoh  berdasarkan  pertimbangan  bibit  bobot  serta  reputasi  sosial  dan  religius  calon  keluarga pasangan. Dalam konteks ini, perjodohan diterima bukan karena kewajiban mutlak, melainkan karena  kepercayaan  bahwa  keluarga  memahami  risiko  dan  konsekuensi  masa  depan  dengan lebih  bijaksana.  Modal  sosial  menjadi  mekanisme  yang  sangat  berperan  karena  garis kekerabatan, hubungan antarkeluarga dan jaringan keagamaan menjadi dasar penentuan calon pasangan.  Temuan  ini  selaras  dengan  studi  Rohman  (2021)  yang  menyebutkan  bahwa perjodohan  pada  masyarakat  Madura  kerap  digunakan  untuk  menjaga  kesinambungan hubungan  keluarga  besar  dan  stabilitas  status  sosial.  Pada  titik  ini  agensi  perempuan  tidak hilang  sepenuhnya,  tetapi  keputusan  tetap  dipengaruhi  oleh  pertimbangan  kolektif  dibanding keinginan personal.

Penolakan  Perjodohan  sebagai  Ekspresi  Kesadaran  Kritis  dan  Hak  Menentukan  Masa 


Depan 

Kelompok  ketiga  mengemukakan  pandangan  bahwa  memilih  pasangan  adalah  hak individual, bukan keputusan yang sepenuhnya ditentukan keluarga. Kesadaran ini muncul dari akses pendidikan, lingkungan sosial yang lebih terbuka dan pemahaman mengenai kesetaraan gender.  Perempuan  dalam  kategori  ini  tetap  menghormati  nilai  adat,  tetapi  tidak  ingin  masa depan rumah tangganya ditentukan oleh pertimbangan sosial keluarga semata. Mereka menolak atau  menunda  perjodohan  karena  menyadari  bahwa  kebahagiaan  dalam  pernikahan  sangat ditentukan  oleh  kecocokan  personal,  bukan  reputasi  keluarga  pasangan.  Temuan  ini bersinggungan  dengan  penelitian  Zunita  (2025)  yang  menjelaskan  bahwa  agensi  perempuan dalam  masyarakat  Madura  meningkat  ketika  perempuan  memiliki  ruang  refleksi  diri, pengetahuan yang lebih luas dan keberanian untuk menentukan pilihan hidup.

Sintesis Temuan dan Jawaban atas Tujuan Penelitian 

Tiga pola di  atas menunjukkan bahwa praktik perjodohan tidak dapat  dipahami  sebagai tradisi  yang  berdampak  sama  bagi  seluruh  perempuan.  Habitus  dan  modal  sosial  memang memberi  pengaruh  kuat  terhadap  arah  perkawinan  perempuan,  namun  respons  yang  muncul tidak  tunggal.  Ketika  habitus  menginternalisasi  nilai  kesopanan  secara  mendalam  maka kepatuhan  menjadi  pilihan  yang  dianggap  paling  masuk  akal.  Ketika  modal  sosial  keluarga menempati posisi tertinggi, perjodohan diterima sebagai strategi menjaga kestabilan hubungan keluarga  besar  dan  reputasi  sosial.  Namun  ketika  perempuan  memiliki  pemahaman  baru mengenai  hak  personal,  agensi  muncul  sebagai  kekuatan  tandingan  untuk  menegosiasikan keputusan perkawinan.

Dengan demikian tujuan penelitian telah tercapai, yaitu menunjukkan bagaimana habitus dan  modal  sosial  mempengaruhi  praktik  perjodohan  serta  bagaimana  perempuan  merespons proses  tersebut  melalui  tiga  bentuk  agensi.  Kebaruan  penelitian  terletak  pada  pemahaman [image: ]

bahwa perjodohan bukan sekadar praktik adat  tetapi  juga arena sosial  tempat struktur budaya [image: ]

dan  agensi  perempuan  berinteraksi,  bernegosiasi  dan  saling  menegaskan.  Temuan  ini memperluas penjelasan penelitian sebelumnya yang cenderung berfokus pada tekanan adat atau legitimasi hukum,  namun  belum banyak menelaah variasi  agensi  perempuan di  tengah tradisi perjodohan.

Table 1. Kategori Respons Perempuan terhadap Perjodohan 

 

Kategori Perempuan  Karakteristik Utama      Bentuk Agensi        Faktor Penentu 

Patuh terhadap adat        Mengutamakan         Agensi minimal         Habitus budaya kesopanan dan

kehormatan

 

Menerima demi           Mengikuti           Agensi terbatas      Modal sosial keluarga stabilitas sosial          pertimbangan bibit,

keluarga             bebet dan bobot

 

Kritis dan memilih      Memprioritaskan hak         Agensi kuat           Pendidikan dan pasangan sendiri             personal                                         wawasan 

4.     Kesimpulan 

Penelitian  ini  menunjukkan  bahwa  praktik  perjodohan  di  Madura  tidak  dapat  dipahami sebagai  proses  tunggal,  tetapi  sebagai  hasil  interaksi  antara  habitus  budaya,  modal  sosial keluarga,  dan  agensi  perempuan.  Habitus  membentuk  cara  perempuan  memaknai  kesopanan, kehormatan,  dan  batas  perilaku  yang  pantas,  sehingga  bagi  sebagian  perempuan  menerima perjodohan merupakan bentuk kepatuhan yang alami. Modal sosial keluarga melalui penilaian bibit,  bobot,  bebet  serta  jaringan  hubungan  kekerabatan  menjadi  faktor  yang  memperkuat praktik perjodohan karena dianggap mampu menjaga stabilitas dan reputasi sosial keluarga. Di sisi lain, penelitian ini juga memperlihatkan bahwa agensi perempuan tidak hilang sepenuhnya.

Perempuan  yang  memiliki  akses  lebih  besar  terhadap  pendidikan  dan  ruang  sosial  yang  lebih terbuka  menunjukkan  kesadaran  kritis  untuk  mempertimbangkan  hak  menentukan  pasangan hidup. Mereka tidak serta-merta menolak adat, tetapi melakukan negosiasi terhadap keputusan keluarga demi memastikan kebahagiaan dan kontrol atas masa depan mereka sendiri. Dengan demikian, perjodohan di Madura bukan sekadar tradisi turun-temurun, melainkan arena sosial di  mana  nilai  budaya,  struktur  kekuasaan  dalam  keluarga,  dan  kemunculan  kesadaran  diri perempuan saling berinteraksi. Temuan ini memberikan implikasi bahwa upaya pemberdayaan perempuan  perlu  mempertimbangkan  konteks  budaya  secara  mendalam,  tanpa  mengabaikan ruang negosiasi yang terus berkembang di kalangan perempuan Madura.

 

5.     Ucapan Terima Kasih 

Penulis mengucapkan terima kasih kepada para informan yang telah bersedia membagikan pengalaman  hidupnya  sehingga  penelitian  ini  dapat  dilakukan  dengan  baik.  Penulis  juga berterima kasih kepada dosen pengampu mata kuliah Sosiologi Gender yang telah memberikan arahan selama proses penyusunan penelitian ini. Selain itu, penghargaan diberikan kepada pihak keluarga dan  rekan-rekan  akademik  yang memberikan  dukungan moral  dan  intelektual  hingga penelitian ini dapat terselesaikan.

[image: ]

6.     Daftar Pustaka 

[image: ]

Anderson, B. (2020). Patriarchy and social control in Southeast Asia. Routledge.

 

Angraeni,  D.  M.  (2023).  Persepsi  pasangan  terhadap  pernikahan  hasil  perjodohan  pada masyarakat berbudaya religius. Repository IAIN Parepare.

 

Azzahra,  M.  (2024).  Gender,  agama,  dan  kontrol  sosial  dalam  budaya  perkawinan  di  Pulau Garam. Jurnal Al-Munawwarah, 13(1), 44–57.

 

Bawono,  Y.  (2022).  Budaya  dan  pernikahan  dini  di  Indonesia:  Makna  kesopanan  dan kehormatan  keluarga  dalam  masyarakat  Madura. Jurnal  Desa  dan  Sosial  Budaya,  4(1), 45–58.

 

Bawono, Y. (2023). Pengalaman hidup perempuan etnis Madura dalam pernikahan dini: Studi fenomenologi. Mozaik Humaniora, 23(2), 122–135.

 

Bourdieu,  P.  (1984). Distinction:  A  social  critique  of  the  judgement  of  taste.  Harvard University Press.

 

Bourdieu, P. (1990). The logic of practice. Stanford University Press.

 

Connell, R. (2009). Gender in world perspective. Polity Press.

 

Fadhila, N. (2022). Norma sosial, kehormatan keluarga, dan pernikahan dini. Jurnal Sosiologi Reflektif, 16(1), 101–120.

 

Giddens, A. (2013). Sociology (7th ed.). Polity Press.

 

Hasanah, R. (2024). Kawin anak di Indonesia: Perspektif gender dan ketidaksetaraan struktural.

Journal of Family and Society, 5(1), 22–34.

 

Hidayah,  S.  (2021).  Identitas  perempuan  dan  relasi  kuasa  dalam  budaya  Madura. Jurnal Humanis, 18(2), 144–156.

 

Hooks, B. (2015). Feminism is for everybody. South End Press.

 

Hunnicutt, G. (2020). Gender violence in global perspective. Routledge.

 

Ludfi,  L.  (2024).  Dispensasi  nikah  dan  paradoks  kawin  anak  di  Madura:  Pertemuan  hukum negara dan tekanan sosial  budaya. Governance: Jurnal Ilmiah  Kajian  Politik Lokal  dan Pembangunan, 10(1), 67–81.

 

Masrufah, A. J. (2022). Pernikahan dini pada masyarakat Madura: Analisis sosial budaya dan pengalaman perempuan. Jurnal Pamator, 15(2), 89–103.

 

Mubarok,  A.  (2021).  Relasi  keluarga  dan  modal  sosial  dalam  penentuan  jodoh. Jurnal Sosiologi Islam, 9(2), 89–105.

 

Nilan, P., & Feixa, C. (2019). Youth, gender and sexuality in Indonesia. Routledge.

 

Putri,  W.  (2023).  Negotiating  womanhood:  The  shifting  agency  of  women  in  arranged marriage. Indonesian Journal of Gender Studies, 8(2), 77–91.

 

Rahman,  L.  (2023).  Jaringan  sosial  dan  praktik  perjodohan  dalam  masyarakat  pesantren.

Istiqra: Journal of Islamic Social Studies, 7(1), 55–70.

 

Rahim,  S.  (2023).  Pola  pewarisan  budaya  dalam  praktik  perjodohan. Jurnal  Antropologi Indonesia, 44(1), 65–80.

 

Rahmayanti, M. I. K. (2024). Pengambilan keputusan pada pernikahan dini di Indonesia: Studi fenomenologi remaja. Eksekusi: Jurnal Ilmu Hukum, 2(3), 125–139. Rohman,  A.  F.  (2021).  Tradisi  perjodohan  sejak  usia  dini  di  Sumenep:  Analisis  praktik [image: ]

menjaga hubungan antar keluarga. Prosiding ICONIS, IAIN Madura.

[image: ]

 

Salsabila, T. (2022). Pendidikan dan agensi perempuan dalam budaya pernikahan konservatif.

Jurnal Cakrawala Perempuan, 7(2), 91–108.

 

Setyowati, E. Y. (2022). Faktor sosial budaya dalam pernikahan usia dini di Jawa Timur: Studi pengalaman perempuan. Repository Universitas Muhammadiyah Jember.

 

Suhan,  Y.  (2023). Pengalaman  perempuan  menjalani  pernikahan  dini:  Tinjauan fenomenologis (Tesis). Universitas Hasanuddin.

 

Zunita, N. A. (2025). Intensi pernikahan dini pada remaja perempuan Madura dalam perspektif norma sosial dan religius. Prosiding Psikologi & Gender, 2(1), 33–45.



index-4_2.png





index-4_1.png





index-5_2.png





index-5_1.png





index-6_2.png





index-6_1.png





index-7_2.png





index-7_1.png





index-1_2.png





index-1_1.png





index-2_2.png





index-2_1.png





index-3_1.png





index-2_3.png
() WO





index-3_2.png





